# **Epistemology of Love according to Augustine and Ahmad Ghazali**\*

Zeynab Ahghar<sup>1</sup>, Bakhsh Ali Ghanbari<sup>2</sup>, Abd al-Reza Mazaheri<sup>3</sup> Received: 6 February 2021 / Accepted: 25 September 2021

#### **Abstract**

The word "love" in literature in a general sense and in mystical literature in a special sense is one of the most frequent words in different religious traditions and contains various interpretations and analyses. In the epistemology of love, love is considered secondary knowledge. More attention has been paid to this type of investigation in the modern world. But a deep look at the works of the early scholars proves that despite the fact that they were centuries away from Kant's critique of reason and the emergence of epistemology, in their words and writings they addressed love as secondary knowledge and explored its dimensions. In the meantime, mystics such as Augustine in the Christian tradition and Ahmad Ghazali in the Islamic tradition had a significant impact on the epistemology of love, and in this field, they put forward their views not as lovers but as researchers of love. The findings of this research, which was carried out with a descriptive-analytical method based on library sources, show that despite the commonalities between Ahmad Ghazali's and Augustine's views on the epistemology of love, there are also some differences between them. Augustine analyzed the word "love" in detail, while Ghazali confined himself to general expressions. However, their views on the issue of the unity of love, lover, and beloved are so similar to each other that one can speak of the identity of their views. Both religious thinkers believed that "love" means will and desire and it is a covenant to return to God, however, Augustine considered the origin of this will and desire to be the man's will and Ghazali considered their origin to be the divine grace. At the same time, they had different and sometimes similar views on the types of love and their harm. Ghazali considered love to be single, whether divine or human, but Augustine only believed in the love of God. They completely disagreed on the damages or epistemic barriers of love; but they expressed common signs of love, such as faith, the lover's (man's) submission to the beloved (God), and the happiness of the lover.

**Keywords:** Love/ Affection, Epistemology, Semantics, Augustine, Ahmad Ghazali.

<sup>\*</sup> This article is taken from: Zeynab Ahghar, "A Comparative Study of Love from the Perspective of Augustine Saint and Ahmad Ghazali", 2021, PhD Thesis, Supervisor: Bakhsh Ali Ghanbari, Faculty of Literature and Humanities, Department of Religions and Mysticism, Central Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran.

<sup>1.</sup> PhD Student in Religions and Mysticism, Central Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran, zeinabahghar@gmail.com.

Associate Professor, Department of Religions and Mysticism, Central Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran (Corresponding Author), bak.qanbary@iaoctb.ac.ir.

<sup>3.</sup> Professor of Islamic Mysticism, Department of Religions and Mysticism, Central Tehran Branch, Islamic Azad University, Tehran, Iran, mazaheri711@yahoo.com.

<sup>©</sup> The Author(s) 2022. Published by University of Religions and Denominations Press. This is an Open Access article, distributed under the terms of the Creative Commons Attribution licence (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/), which permits unrestricted re-use, distribution and reproduction, provided the original article is properly cited.

پ م سال دهم، شماره بیستم، پاییز و زمستان ۱۴۰۱، ص۲۸۶\_۳۱۲\_

# معرفتشناسی عشق به روایت آگوستین و احمد غزالی

زينب احقر، \* بخش على قنبرى، \* \* عبدالرضا مظاهرى \* \* \*

[تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۱۱/۱۸؛ تاریخ پذیرش: ۱۴۰۰/۰۷/۰۳

#### چکیده

واژه «عشق» در ادبیات در معنای عام و در ادبیات عرفانی به معنای خاص در سنتهای مختلف دینی از واژههای پُربسـامد و برتابنده تفاسـیر و تحلیلهای گوناگون اسـت. در معرفتشـناسـی عشق، مقوله عشق به مثابه معرفت درجه دو محل توجه قرار می گیرد. به این نوع بررسی در دنیای جدید بیشتر توجه شده، اما نظری ژرف به آثار قدما این را ثابت می کند که انان به رغم اینکه از مباحث نقد عقل کانت و تولد دانش معرفتشناسی قرنها فاصله داشتهاند، در سخنان و نوشـتههایشـان به عشق، به مثابه معرفت درجه دو، پرداخته و زوایایش را کاویدهاند. در این میان، معرفتشـناســی عشــق داشــته و در این حوزه نه به عنوان عاشــق بلکه در مقام عشــق پژوه دیـدگاههایشــان را مطرح کردهاند. یافتههای این تحقیق که با روش توصــیفیتحلیلی و با ابزار گردآوری کتابخانهای به انجام رسیده، نشان میدهد که به رغم اشتراکاتی که در معرفتشناسی عشق از نظر احمد غزالی و آگوستین وجود دارد اختالافاتی هم به چشم میخورد. آگوستین واژه «عشق» را با جزئیات تجزیه و تحلیل میکند، در حالی که غزالی به بیان کلیاتی بسنده می کند؛ اما نظرشان در مسئله وحدت عشق، عاشق و معشوق تطابق دارد و می توان از عینیت دیدگاههایشان سخن گفت. هر دو متفکر دینی «عشق» را به معنای اراده و میل و به مثابه میثاقی در بازگشـت به خدا میدانند، با این تفاوت که اگوســتین منشـــا این اراده و میل را ساحت ارادی انسان و غزالی سبب وجود این میل و اراده را فیض الاهی میداند. در عین حال، در بیان انواع و اسـیبهای عشــق دیدگاههای متمایز و بعضا مشابهی دارند. غزالی عشق را، اعم از الاهي و انسـاني، واحد ميداند؛ ولي اگوسـتين فقط به عشـق به خدا قائل است. اين دو درباره أسـیبها یا موانع معرفتی عشـق کاملاً با هم اختلاف نظر دارند؛ اما نشانههای عاشقی مشترکی را همچون ایمان، تسلیمشدن انسان عاشق به معشوق (خدا) و سعادت عاشق را بیان کردهاند.

كليدواژهها: عشق/ محبت، معرفتشناسي، معناشناسي، أگوستين، احمد غزالي.

۱. برگرفته از زینب احقر، مطالعه تطبیقی عشق از منظر اگوستین قدیس و احمد غزالی، رساله دکتری، استاد راهنما: بخش علی قتبری، دانشکده ادبیات و علوم انسانی، گروه ادیان و عرفان، واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران، ۱۶۰۰.

<sup>\*</sup> دانشجوی دکتری ادیان و عرفان، واحد تهران مرکزی، دانشگاه آزاد اسلامی، تهران، ایران zeinabahghar@gmail.com

<sup>\*\*</sup> دانشــیــار ادیــان و عــرفــان، واحــد تــهران مرکزی، دانشـــگــاه آزاد اســــلامی، تهران، ایران (نویســـنـــده مســـئول) Bak.Qanbary@iauctb.ac.ir

<sup>\*\*\*</sup> اســـتـاد عــرفــان اســـــلامی، گروه ادیــان و عرفــان، واحــد تهران مرکزی، دانشـــگــاه آزاد اســـــلامی، تهران، ایران mazaheri711@yahoo.com

#### مقدمه

تاریخ محبت یا عشق به درازای تاریخ بشر است؛ در عین حال بین اینها می توان فرق قائل شد. اوج محبت را عشق می نامیم. همه ادیان الاهی و مکاتب بشری درباره این مقوله دیدگاههایی مطرح کردهاند. دو سنت اسلامی و مسیحی مشحون است از مطالب مربوط به این مقوله. در این میان اگوستین قدیس (۳۵۴-۴۳۰ م.) در سنت مسیحی هم تجارب عاشقانه داشته و هم دیدگاههایی در این زمینه مطرح کرده و در سنت اسلامی هم احمد غزالی به عنوان صاحب نظر عرفان شناخته شده است.

آگوستین در آثارش بارها ابعاد مختلف این مفهوم را بررسی کرده که از مهمترین آنها می توان به اعترافات درباره تثلیث و شهر خدا اشاره کرد که در آنها فرآیند یکی بودن عشق و عاشق و معشوق و ربط و نسبت آن با تثلیث بررسی شده است. احمد بن محمد غزالی (۲۵۲-۵۲۰ ه.ق.) در اثر شگرفش، سوانح العشاق، به طور اختصاصی مقوله عشق را بررسی، و زوایایش را بازگو کرده است. این کتاب بزرگانی چون فخرالدین عراقی و عبدالرحمان جامی را تحت تأثیر قرار داده است. از این جهت می توان گفت وی متخصص عشق شناسی، بلکه معرفت شناسی عشق، بوده و می توان گفت این کتاب اولین کتاب عشق شناسی مستقل و مبسوط عرفان اسلامی به زبان فارسی است که طبق نظر برخی اندیشمندان کمتر کتابی به این حد عشق را تا چنین مرتبهٔ بلندی تجزیه و تحلیل کرده است (کربن، ۱۳۷۷: ۲۶۹). تبیین، مقایسه و تحلیل دیدگاههای این دو عارف درباره مقوله عشق مسئله این مقاله است.

صوفیان مسلمان در دورههای نخستین عرفان اسلامی با احتیاط از اطلاق واژهٔ «عشق» درباره ارتباط انسان با خدا بهره میبردند و به بیان بهتر آنچنان کاربرد این واژه کم بوده که میتوان آن را هیچ انگاشت و در عوض در این دوران شاهد به کارگیری لفظ «محبت» و مشتقاتش برای این ارتباط و با استناد عرفا به آموزهها و آیات قرآنی هستیم. از قرن پنجم هجری به بعد با جسارت و سنتشکنی عدهای از صوفیان اندک اندک بسامد استفاده از لفظ «عشق» برای ارتباط حق تعالی و آدمیان پُرشمارتر میشود. بیشک یکی از این سردمداران این تغییر واژگانی و مفهومی احمد غزالی و به تعبیری دیگر

مکتب و مشرب خراسانی تصوف (در مقابل رویکرد صحوی و زاهدمآبانهٔ مشرب بغداد) است (پورجوادی، ۱۳۵۸: ۴۹). این ساختارشکنی و تهور در واقع طغیانی گفتمانی و تبدّلی معرفت شناسانه از طرف عرفای مسلمان علیه تقریر رسمی دین است که در دستان متکلمان و فقیهان جامعهٔ اسلامی بوده، که معتقد بودند عشق را نباید برای ابراز محبت انسان به خدا و خدا به انسان به کار برد (چیتیک، ۱۳۹۴: ۳۵). این در حالی است که در عالم مسیحیت، بنا به ماهیت متفاوت نگاه معرفت شناسانهٔ آن به خدا و نیز کارکرد رسول (= پسر) در این دین، اولاً این ستیزه در استقرار واژه «عشق»/ «محبت» دیده نمی شود و ثانیاً تضاد و تنازع درون دینی ای میان عرفای مسیحی و الاهی دانان (متکلمان) به آن معنای مصطلح بین صوفیان، فقها و متکلمان مسلمان در کار نیست.

على رغم اينكه در مطالعات ديني، اگوستين قديس را بيشتر در زمره متكلمان مسيحي برشمردهاند اما با توضیحات پیش گفته مشخص می شود که بررسی اندیشههای متفکران مسيحي بايد بيشتر معطوف به تطور و معرفت شناسي واژگان پژوهش (در مقالهٔ حاضر: «عشق») باشد تا متكلم يا عارفبودن صاحب انديشه. از اينرو نويسندگان اين مقاله در پی بررسی تطبیقی مقایسه ای معرفت شناسانهٔ عشق (محبت) نزد دو اندیشمند دینی یعنی احمد غزالی مسلمان و پیشرو در کاربرد واژهٔ «عشق» در ادبیات دینی و از سوی دیگر آگوستین قدیس مسیحی برآمدهاند که در معرفت عشق مشابهتهایی کلی همچون تسليمشدن انسان عاشق به معشوق (خدا)، لزوم ايمان و نيز سعادت مندي انسان عاشق را در منظر هر دو شاهدیم. اما در بیانی دقیق تر، احمد غزالی عشق را عهد ازلی خدا برای بازگشت به خدا در قوس نزول و صعود و در نهایت موجب وحدت عاشقانه قلمداد می کند. از این رو عشـق را خارج از اراده، بلکه به صـورت فیض و توفیق معرفی می کند. در نگاه غزالی، عشق به خودی خود فضیلت است و موضوعش هیچ اهمیتی ندارد. او رابطهٔ عاشقی را دوسویه و پذیرش آن از جانب طرفین رابطه را ناچار می داند. در تعریف غزالی، بدایت عشق همان زیبایینی و جمالیرستی است. اگوستین نیز عشق را عهد و میثاق میان خدا و انسان و مسبب بازگشت به خدا می داند. اما وی عشق را اراده و میل قلمداد می کند که فی نفسه خنثا است ولی ارزش آن به موضوعش برمی گردد. طبق بررسیهای علمی نویسندگان، تاکنون پیشینه تحقیقی و مطالعهای پژوهشی به مداقهٔ مقایسهای در دیدگاههای این دو متفکر دینمدار دست نیازیده است. از این جهت پرداختن به این موضوع تازگی دارد. خلاصه اینکه، آگوستین و احمد غزالی هر دو به عشق از وجهه الاهی پرداخته و آن را سلوک الی الله ضروری میدانند.

### تعريف معرفتشناسي

معرفت مجموعه آگاهیهای متعلق به امری غیر از فاعل شناسا است. فقط یکی از معرفت معرفت انسان به خدا است. همین معرفت از کهن ترین مسائل و دغدغههای انسانی است و بهجرئت می توان گفت همزاد آدمی است؛ البته میزان انطباق این معرفت با واقعیت و حقیقت مسئلهای بود که در دورههای بعد محل توجه قرار گرفت و شاید سوفسطاییان به عنوان نخستین معرفت شناسان شناخته شده بهجد این مسئله را بررسی کردهاند؛ هرچند آنها در واقعنمایی معرفت تردید کردند باعث پیدایش مسئله جدید و مآلاً دانشی جدید در حوزه معرفت شدند که امروزه از آن به عنوان «معرفت شناسی» یاد می شود. دایره معرفت با گذشت زمان وسیعتر شد، تقسیم بندی های تازه ای در آن پدید آمد و در حوزه های اندیشهای محل توجه گسترده قرار گرفت. پابه پای فیلسوفان، که معرفت را از اساسی ترین موضوعات پژوهش خود قرار دادند، عارفان نیز کم و بیش به این موضوع عطف توجه داشتند، اما از زاویهای دیگر. دستاوردهای معرفت پژوهی در حوزه فلسفه با تکیه بر ابزار عقل عام، قابل تعلیم دیگر. دستاوردهای معرفت پژوهی در حوزه فلسفه با تکیه بر ابزار عقل عام، قابل تعلیم و تعمیم و در مقابل در عرفان تعمیم نایذیر و تعلیم نایذیر بوده است (قنبری، ۱۳۹۲: ۲۰۷).

## مفهوم معرفتشناسی از نظر آگوستین و احمد غزالی

پیش تر باید بگوییم که مسیحیت مبتنی بر اناجیل (نه مسیحیان تاریخی) بر اهمیت محبت و عشق تأکید دارد و این عشق هم به سبب تجسد خدای پسر در عیسی کاملاً متشخص است و در همه متون عرفانی این دین بر محبت و عشق سالکان و عارفان به عیسی تأکید شده و آگوستین هم از این قاعده مستثنا نیست. او هم عشق به عیسی را شرط نجات و رهایی میداند (آگوستین، ۱۳۷۹). در واقع، اغلب الاهیدانان مسیحی رابطه

#### ۲۹۰ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

اقانیم ثلاثه را بر عشق مبتنی کردهاند و یکی از کارکردهای روحالقدس را ایجاد رابطه عاشقانه میان پدر و پسر تلقی میکنند. آگوستین به این نظر توجه کرده است (اسمارت، ۱۳۸۳: ۱۴۳۸). آگوستین آغاز هر امر معنوی را معرفت میداند و بدون آن حرکت به سوی معنویت، بلکه دوستی آن را نیز امکانپذیر نمیداند: «باید حقیقت را نیز عاشق باشند؛ اما اگر در ظاهر خود بدان آگاه نبودند، نمی توانستند دوستش داشته باشند» (آگوستین، ۱۳۷۹: ۳۲۰). در واقع، آگوستین معرفت را به عشق پیوند میزند.

از منظر غزالی، موضوع معرفت وجود بسیط عشق است و به او تعلق می گیرد و در عین حال زاییده عقل جزئی و تفکر منطقی و فلسفی نیست؛ بلکه حاصل کشف و شهود باطنی و واردی از عالم معنا به قلب انسان است و باعث درهمشکستن حصارهای ذهن و از هم گسیختن عقل معاش و حسابگر می شود و در یک جمله معرفت از علم بالاتر است و علم به آن دسترسی ندارد و هیچ حدی نمی توان بر آن تصور کرد (غزالی، ۱۳۵۹: ۱۳۵۰) و همانند عشق مبهم و دور از دسترس آگاهی است (مجاهد، ۱۳۹۴: ۱۳۹۳). یعنی همان گونه که عشق امری پیچیده و مبهم است، معرفت هم نزد غزالی چنین وضعیتی دارد.

توجه به نکات فوق نشان می دهد هر دو عارف عشق را از مؤلفه های اساسی معرفت می دانند؛ اما نگاه غزالی به معرفت عمیق تر از آگوستین است، به گونه ای که آن را همانند عشق شناختناپذیر و بی انتها می داند و از علم متمایز می کند.

### معناشناسی «عشق» از نظر آگوستین

در معناشناسی عشق بر آنیم تا این مفهوم را با عنایت به آثار آگوستین بکاویم تا بتوانیم تعریف وی از «عشق» را روشن کنیم.

### واژهشناسی و تعریف «عشق»

اگوستین شاید نخستین نویسنده مسیحی باشد که به طور دقیق و جزئی مفهوم «عشق» را بررسی کرده است: «درباره اینکه واژه های لاتینی amor (به معنای دوستی) و Dilectio (به معنای محبت) در کتاب مقدس هم برای میل خوب و هم برای میل بد به

کار رفتهاند» (آگوستین، ۱۳۹۱: ۵۸۰–۵۸۲). وی «عشق» را این گونه تعریف می کند: «عشق میثاقی است که خدا ما را بدان هشدار می دهد تا به سوی او بازگردیم» ( Augustine, میثاقی است و 1963: 266)؛ پس، از نظر آگوستین، بازگشت به خدا از تعاریف «عشق» است و روی آوردن به او نتیجه آن است (اسمیت، ۱۳۹۰: ۱۳۹). وی مصداق عالی عشق را در رابطه عناصر تثلیث با یکدیگر می داند و این عناصر را با سه عنصر عاشق، معشوق و عشق مقایسه می کند ( (. Ibid.)).

آگوستین همه عواملی را که زیر عنوان «انگیزههای افعال» بدانها اشاره می شود یکجا در مفهوم «عشـق» قرار مي دهد. مي توان گفت چون آگوسـتين با دقت فراوان انگيزههاي درون آدمی را ریشـه یابی می کند و می کوشـد بن و بنیاد آنچه را ((مارکوس، ۱۳۷۷: ۶۰) توجه انسان را به خود معطوف كند بیابد، مجذوبیت و التفات انسان به چیزهای گوناگون را نیز تحت عشقهای او می بیند. «عشق»، از نظر او، همان عاملی است که انسان را به سوی آن جایگاهی می کشاند که تا بدانجا نرسد به آرامش دست نمی یابد. این طرز نگرش به عنصر «عشق» در تناظر با دیدگاه وی در فیزیک قرار می گیرد؛ دیدگاهی که در تطابق با فیزیک یونان و بهویژه فیزیک ارسطو است. همانگونه که هر چیزی وزنی دارد که آن را به سـوی مکانی که مناسـب آن اسـت میکشـاند و تا بدانجا نرسیده از حرکت باز نمی ایستد، انسان نیز وزنی دارد که وی را به سوی همان جایگاهی می کشاند که باید در آنجا آرام گیرد: «جسم با سنگینیاش حمل می شود؛ همچنان که روح با عشق» (Augustine, 1949: 388). اگوستين عشق را به چيز سنگيني تشبيه مي كند که اگر کسے آن را تجربه نکند سنگینیاش را درک نمیکند؛ اما به رغم این سنگینی انسان را هماره در جنبش نگه می دارد و عاشق فقط جایبی گام می گذارد که عشق او را می برد (آگوستین، ۱۳۷۹: ۴۴۷)؛ از همین رو آگوستین سقوط و صعود انسان و به بیان دیگر افتادن در دامان شهوات یا اوج گرفتن انسان در آسمان معنویات را در یی وجود دو نوع عشق شهوانی و عشق بری از هر گونه آلودگی می داند (همان: ۴۴۵).

این تمایز قاطع میان دو نوع عشق، همان است که از نظر آگوستین دو شهر زمینی و الاهی را میسازد و کتاب شهر الاهی وی در تبیین همین اندیشه شکل می گیرد. این دو

#### ۲۹۲ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

نوع عشق با عنوان «عشق به خود» و «عشق به خدا» مطرح می شود آ ( :1949 می انسانی (39)؛ زیرا آگوستین با این دو تعبیر می خواهد نشان دهد که وقتی محور عشقهای انسانی را «خود» او تشکیل می دهد و آنچه در کانون التفات و مجذوبیت انسان واقع می شود «خود» او است، او به حیاتی زمینی که در تقابل با حیاتی الاهی و آسمانی است دست می یابد و آنگاه که عشقهای انسان فقط معطوف به خدا است انسان حیاتی الاهی می یابد.

### «عشق» محور ساحت عاطفي

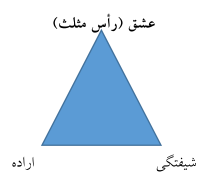
آنچه از میان همه احساسات و عواطف برای آگوستین اهمیت فوقالعاده دارد «عشق» است؛ اگرچه وی در تحلیلهای روانشناختیاش که به اقتضای بحثهای گوناگون به آنها توجه می کند، همچون روانشناسی تیزبین عواطف و انفعالات نفسانی را موشکافی می کند؛ اما آنچه در این میان از همه بیشتر توجه وی را به خود معطوف کرده چیزی است که به باور وی تمامی شخصیت انسان، حتی افکار و اعمالش، را تحت تأثیر خود قرار می دهد (Rist, 2001: 35).

### عنصر اراده در تعریف عشق

اگوستین بر عنصر اراده در عشق تأکید می کند، به گونهای که گاه عشق را با اراده یکی دانسته است. وقتی به معنای ذهن (Mens) در اندیشه وی توجه کنیم می توانیم در یابیم که این واژه نماینده عنصری در سرشت انسان است که او را از حیوانات پست تر متمایز می کند و به ویژه بر قدرت تعقل در انسان دلالت دارد؛ ولی همان گونه که برنابی به خوبی به این نکته توجه دارد این واژه «به معنای «عقل»ای که ما در نظر داریم نیست؛ بلکه [به معنای] «نفس عاقله»ای است که همچنان که می اندیشد، احساس می کند، می خواهد و اراده می کند» (Burnaby, 1955: 34). وی در جای دیگر اراده/ عشق را عامل می خواهد و اراده می کند» (بین اراده (voluntas)) یا عشق است که در نظام طبیعت، انسان از سایر حیوانات می داند: «این اراده (Fitzgerald, 1999: 884). فصمن اینکه عشق ورزی انسان را در سرشت او می جوید (Augustine, 1971: 216) و به همین عنصر عشق ورزی انسان را در سرشت او می جوید (Augustine, 1971: 216)

عشق، که میز میان انسان و حیوان است، گاه با واژه «اراده» اشاره می شود. آگوستین در جایی نفس عاقله را در تمایز با نفس غیرعاقله که آن هم حافظه، حس و غریزه دارد دارای عقل و اراده معرفی می کند (.ibid.).

با توجه به اینکه مرز میان عشت و اراده، که اولی به ساحت عاطفی و دومی به ساحت ارادی انسان تعلق دارد، از نظر اگوستین مرز قاطعی نیست، بلکه او این دو مقوله را اغلب یک جا و به یک معنا و مفهوم طرح می کند مطلب باید روشنز بیان شود. دلالت مفهومي اوليه «عشق»، به نظر اگوستين، عبارت از «ميل» (desire) است. عشق انگیزه همه افعال عاشق است و سرچشمه نیرویی است که انسان را وا می دارد تا در یی بر آوردن نیازهای خود برود (Burnaby, 1955: 35)؛ یعنی عشق از آن حیث که اشتیاق و رغبت به چیزی است که متعلق آن واقع شده عبارت از میل است. «در این صورت، عشق [يا] اشتياق داشتن آنچه متعلَّق عشق است عبارت از ميل است» (Augustine, 1949: 381). این میل که به سوی چیزی جهتگیری شده و تا بدان نرسد آرامش نمی یابد نشانه همان مؤلفه خواست یا اراده در عشق یا نشانه همراهی خواست و عشق است. این همراهی یا با هم بودن در تعبیرهای گوناگون، فراوان از آگوستین دیده می شود، تا آنجا که در یافتن تناظر تثلیث مقدس در انسان به عناصر حافظه، عقل و اراده یا ذهن، معرفت و عشـق میرسـد (Augustine, 1963: 289). وی در تعریف عشق، آن را ارادهای که شدت بیشتری یافته (Ibid.: 507) یا ارادهای در جست و جوی حظ از چیزی معرفی می کند و معتقد است عشق «چیزی نیست، جز ارادهای که یا طالب بهره گرفتن از چیزی است یا متمستک به بهره گرفتن از آن» (Ibid.: 442). او در معرفی مؤلفهای که میان حافظه و فهم ییوند برقرار می کند، سه واژهٔ «اراده»، «عشق» و «شیفتگی» را بدون اینکه تفاوتی بین آنها قائل باشد، به کار می گیرد ( Ibid.: 425).



بنابراین، آنگاه که آگوستین از عشق به منزلهٔ «حرکت نفس» (motus amimi) سخن میراند نه به یک عاطفه، بلکه به نیروی مستقیم اراده در عامترین جنبهاش ناظر است (Burnaby, 1955: 884). به دیگر بیان، عشق در عامترین معنا عبارت است از: میل، نیرو یا اثری انگیزشـــی کـه طالب را توانا می کند تا حظّ خود را بجوید و ســرانجام آن را در آغوش گیرد؛ یعنی این عاطفه که صورت شدتیافتهٔ همان اراده است حرکتی است که سمت و سو دارد و این سمت و سو چیزی است که باید خواست انسان آن را معین كند؛ لذا «ارادهٔ درست عبارت است از عشق درست جهت گيري شده، و ارادهٔ نادرست، عشق غلط جهت گيريشده است» (Augustine, 1949: 381). همين مطلب نشان مي دهد كه به نظر اگوستین، عشق امری خنثا است و ارزش آن را موضوع عشق معین میکند؛ یعنی «برخورداری (fruition) از خدا و از یکدیگر در خدا» (Ibid.: 19) خواسته شوند؛ به این ترتیب عشـق (amor) واژهای خنثا اسـت: اگر ارضـای نهایی را در «آنچه پسـتتر است» جست وجو می کند، آزمندی (concupiscentia) است و اگر سرانجام به سوی خدا (یا به تعبير اگوستين) «در بازگشت به خدا» جهتگيري مي شود «عشق الاهي» (charoty) است که همان charitas در زبان لاتین است که اگرچه در اصل به معنای لطف و احسان (Grace, gratiae, grace, gratiae) بوده است، امروزه به معنای عشق در مسیحیت (عشق به خير اعلاً) به كار مي رود (Burnaby, 1955: 35, 36). همين حيث ارزشي عشق، كيفيت عواطف و احساسات انسان را نیز تعیین می کند.

اکوستین برای توصیف نقش عشق در نظام احساسات انسان، که آنها را به چهار انفعال اساسی میل (desire cupiditas)، شعف (joy laetitia)، بیم (fear metus) و اندوه

(sorrow tristitia) تحویل میبرد، آنها را با ارجاع به «عشق» تعریف و ارزشگذاری مى كند. أكوستين در چندين جا از شهر الاهى به دلايل گوناگون به اين بحث اشاره دارد که عشق از این حیث که در اشتیاق موضوع عشق است «میل» نامیده می شود و از حیث بهر همندی از آن «شعف» و از حیث گریختن از آنچه ضد آن است «ترس» و از حیث احساس آنچه ضد آن است وقتی که برایش رخ داده «اندوه» است ( قتی که برایش رخ داده 378, 380). البته اينها مي توانند خوب يا بد باشيند (Ibid.: 381). و از آنجا كه پيش از اين بیان، اراده درست را عبارت از عشق درست جهت گیری شده و اراده نادرست را عشق نادرست جهت گیری شده معرفی می کند (.Ibid) رابطه اراده، عشق و نظام احساسات و عواطف را از نظر گاه خود معین می کند (Ibid.: 380). به بیان دیگر، عنصر اراده اثر خود را حتى در احساسات و عواطف انسان نيز نشان مي دهد و هنگامي كه اين عواطف یک جا زیر عنوان «عشق» حرکت بخش نفس می شوند با عنصر «خواست» صرفاً تفاوت مفهومي پيدا مي كنند، ولي مصداقاً در عمل يكي مي شوند. اين يكي شدن اراده و عشق در تبیینهایی که از عشق و اراده (voluntas) در اندیشه آگوستین می شود کاملاً مشهود است. در یک کلام، عشق چیزی جز ارادهٔ طالب بهره گرفتن از چیزی یا متمستک به بهره گرفتن از آن نیست (Augustine, 1963: 6, 8, 14)؛ تعریفی که تفاوت در دلالت مفهو می «اراده» و «عشق» را روشن می كند. این دو واژه مصداقاً بر فعالیت واحدی دلالت دارند؛ ولى [اراده] به عنصر كنشي در اين فعاليت توجه دارد؛ در حالى كه [عشق] همواره مفهو ماً بر احساس دلالت دارد (Burnaby, 1955: 36).

در حقیقت، میل و خواست انسان که حیث حرکتی این فعالیت را شکل می دهد، نمی تواند از عشق، که حیث احساسی عاطفی آن را می سازد، جدا باشد. نکات محل توجه برنابی در جملات بالا به روشن شدن بحث و تبیین اندیشه آگوستین بسیار کمک می کند، با اینکه خواست و احساس به دو مفهوم جداگانه اشاره دارند که امروزه در فلسفه نفس بر دو ساحت در روان انسان دلالت می کنند، ولی در اندیشه آگوستین حوزه این دو ساحت اغلب در هم ادغام می شود. آگوستین نمی تواند به این دو حیث چونان دو حیث جداگانه از یکدیگر توجه کند. نقش اساسی که عشقهای انسان در افعالش

بازی می کند با نقش خواست و اراده یک کاسه می شود. «عشق» و «اراده» مفهوماً از یکدیگر متمایز می شوند؛ اما همان گونه که برنابی روشن می کند مصداقاً یکی می شوند. این مطلب در همان تعریفی که آگوستین از عشق مطرح کرد هویدا است: «عشق چیزی نیست جز اراده [خواسته]ای که در طلب یا تمسّک به بهره گرفتن از چیزی است». غایت عشق بهره مندی یا حظ از موضوع یا متعلّق عشق است؛ ولی بدون دخالت اراده و خواست حرکت به سمت موضوع عشق تحقق نمی یابد.

این دو واژه مصداقاً بر فعالیت واحدی دلالت دارند؛ با این حال اراده (voluntas) به عنصر کنشی در این فعالیت توجه دارد؛ در حالی که عشق (amor) همواره مفهوماً بر احساس دلالت دارد (.Ibid.). ماریان جوت (Marianne Djute) نیز در مقالهای با عنوان «اراده» در دائرةالمعارف آگوستین در خلال اعصار دقیقاً به این نکته توجه می کند که عشق افزون بر جنبه کششی خواست در حوزه خود شامل عناصر تأثری مانند احساس شعف می شود که با در آغوش گرفتن موضوع عشق از طرف عاشق ملازم است.

به دلیل احساس شعفی که از تحقق موضوع عشق برمیخیزد وقتی میل موضوع خود را به دست می آورد عشق از عشق بودن باز نمی ایستد (884) (Fitzgerald, 1999: 884)؛ یعنی با اینکه به غایت خود رسیده به دلیل وجود عنصر احساسی شعف هنوز عشق می ماند، با اینکه عنصر میل در آن به جهت دستیابی به غایت دیگر هویت خود را ندارد؛ در آن اینکه عنصر میل در آن به شعف خالص می دهد»؛ همچنین، جان ریست در مقاله «ایمان و عقل» در مجموعه مقالات کمبریج در آشنایی با آگوستین، مفهوم voluntas را با توجه به میراث رواقی که در اندیشه آگوستین، رنگ نوافلاطونی می گیرد با تأکید بر وجود عنصر عشق توضیح می دهد. وی روشن می کند که آگوستین در تبیینی که از فاعل اخلاقی و فضایل مطرح می کند بر عشق بیشتر از خواست و تکلیف انگشت می گذارد اخلاقی و فضایل مطرح می کند بر عشق بیشتر از خواست و تکلیف انگشت می گذارد (عشت به خدا یا نبود آن) را در تکوین آن در درجه اول اهمیت معرفی می کند ( ::ibid.:

### معناشناسی عشق از نظر احمد غزالی

صوفیان مسلمان در نخستین دوران شکل گیری عرفان اسلامی به دلایلی از به کارگیری واژهٔ «عشق» برای ارتباط میان خدا و انسان پرهیز می کردند و ترجیح می دادند از لفظ «محبت» استفاده کنند. از جمله این دلایل، بهره نجستن قرآن از این واژه، مخالفت سخت اجتماعی و دینی متکلمان و فقها (به دلیل قائل بودن به مباینت کلی و فقدان سنخیت میان مخلوق و خالق) و نیز استفاده از تعبیر «عشق» در زبان و ادبیات عرب و فارسی معمولاً برای ارتباط نفسانی و شهوانی میان مردان و زنان است. از باب نمونه، لغویّون عمدتاً «عشق» را آنجا به کار می بردند که طرف موضوع نکاح واقع می شد (ابن جوزی، ۱۴۰۳: ۱۴۱). همچنین، طبق نظر ابوهلال عسکری در التلخیص «العشق لایکون الل النساء خاصه»، یا تا آنجا که یکی از رسالههای جاحظ عنوان «رسالة فی العشق والنساء» بر خود دارد (پورجوادی، ۱۳۶۸: ۱۳۶۶). استیلای این نظر در میان نوشتههای به جامانده از عرفا نیز مشهود است، از جمله موضع هجویری در تأیید لفظ «محبت» و رد واژهٔ «عشق» برای خداوند تعالی که همزمان با اینکه محبت را صفتی قدیم برای حق تعالی و اصل و قاعدهای اساسی در سلوک به سوی او دانسته، عشق را تجاوز از حد خوانده است که اطلاقش برای ذات اقدس خدا جایز نیست (هجویری، ۱۳۸۶: ۱۳۵۴).

«عشـق» امًا اندکاندک در مکتوباتی نظیر درجات المعاملات ابوعبدالرحمان سـلمی نیشـابوری و نیز عطف الالف المألوف علی اللام المعطوف ابوالحسـن دیلمی (از اثرگذاران بر صـوفیان شـیرازی نظیر روزبهان بقلی فسـایی) جای خود را باز کرد و رفته رفته در منظر صوفیان خراسانی پس از قرن پنجم و مخصـوصـاً اوایل قرن ششم معجری و پس از ساختارشکنیها و اندیشه ورزیهای احمد غزالی و پیروان و مریدانش در طرائق صوفیانهٔ پس از او آبه چنان جایگاه رفیعی دست یافت که برخی پژوهشگران معاصر تصوف را خداپرستی از روی عشـق نامیدهاند (فروزانفر، ۱۳۷۶: ۲۸۸). برخی در بررسـی این موضـوع تفوّق صوفیان شافعی اشعری خراسان بر رقبایشان، یعنی صوفیان جنبلی که استفاده از واژهٔ «عشـق» را برای خدا ناپسند می دانستهاند، را هم مدّ نظر قرار داده انـد (پورجوادی، ۱۳۶۶: ۱۱۰). با این حال، نهال بر کاشـتهٔ احمد غزالی و مریدانش در داده انـد (پورجوادی، ۱۳۶۶: ۱۱۰). با این حال، نهال بر کاشـتهٔ احمد غزالی و مریدانش در

#### ۲۹۸ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

سنت عرفانی مسلمانان بدان پایه به تنومندی و باروری رسید که در نگاه معرفت شناسی *لمعات عراقی و لوایح و اشعة اللمعات عبدالرحمان جامی مفهوم «عشق» و «وجود» یکی انگاشته شد و از آنرو که وجود حقیقی را یکی دانستهاند عشق و عاشق و معشوق نیز در نظرگاه ایشان متحد قلمداد شدند.* 

در عرفان اسلامی و اختصاصاً در نگاه احمد غزالی، که بعضی او را تحت تأثیر فضای سکر آمیز حلاج و تصوف او را تصوفی نوحلاجی دانستهاند (همو، ۱۳۵۸: ۱۶)، ابتدا در مفهوم معرفت شناسی عشق باید به رابطه دوسویه عشق اشاره کرد. آفرینش چیزی جز ظهور و تجلی نیست و ظهور نیز فقط با محبت محقق می شود؛ پس همه آفریدگان محبوب خدا هستند و چون همه موجودات تجلی عاشقانه او هستند این عشق از ازل (روز آلست) در سرنوشت یکایک آنها نهاده شده و کاملاً دوطرفه است و از خدا آغاز می شود و به بنده می انجامد؛ به دلیل آیه (یُحبُّهُم و یُحبُّونَه) (آل عمران: ۳۱) که «یُحبُّهُم» مقدم بر «یُحبُّونَه» آمده است. مشابه همین نگاه را بعدها مولانا جلالالدین بلخی نیز اذعان می دارد که دوستی با حق و خلق را هیچگاه یک جانبه ندانسته و معتقد است همان گونه که آواز با یک دست ثمر ندارد و رقص به یک پا صورت نگیرد، یحبّهم هم بدون یحبّونه تصور و معنایی ندارد (مولوی، ۱۳۷۱: ۱۲۵).

برخلاف اینکه از نظر بیشتر متکلمان مسلمان واژهٔ «حب» و مشتقاتش در قرآن را باید به «تعظیم» و «طاعت» تعبیر و تفسیر کرد (نک: مسعودی، ۱۹۸۵: ۱۹۸۸)، در نظر احمد غزالی امّا عشق عنایت و توفیقی الاهی است که اصولاً از اراده انسان خارج است. خداوند خود راه دوسویه «محابّه» را به روی بندگان گشود و پیامبران الاهی هر یک رسولان عشق و مهرورزیاند: «قُل إن کُنتُم تُحبُّونَ الله فَاتَبِعُونی یُحببکُمُ الله؛ بگو اگر خدا را دوست میدارید از من پیروی کنید تا خدا (نیز) دوستی شما را در دلها اندازد» (مائده: ۵۴). احمد غزالی نیز به این رابطه دوسویه، چه در عشق الاهی و چه غیر آن، اذعان دارد و معتقد است عشق رابطه و پیوندی متعلق به هر دو جانب زمینی و آسمانی و عاشق و معشوق است (مجاهد، ۱۳۹۴: ۱۲۴). به تعبیر غزالی، اگر عاشق این پیوند را برقرار کند به هر نحوی که شده این پیوند از جانب معشوق هم برقرار می شود؛ چه برقرار کند به هر نحوی که شده این پیوند از جانب معشوق هم برقرار می شود؛ چه

اینکه معشوق او را مغلوب جذبه قهر خود کند یا اینکه مغلوب جذبات عاشقانه خود سازد. به نظر یکی از شارحان گمنام سوانح، اگر برخلاف گفته سوانح باشد، یعنی معشوق این پیوند را برقرار کند، آنگاه دیگر معشوق این رابطه را با عاشق با قهر آغاز نخواهد کرد، بلکه عاشق مغلوب جذبه معشوق می شود (همو، ۱۳۷۷: ۸۰)، به گونهای که عاشق راهی جز عشقورزی به معشوق نخواهد یافت. به این ترتیب عاشق به مرتبه حقالیقینی در عشقورزی می رسد. معنای علم در علمالیقین حاصل می شود؛ اما وقتی حقایق، که مخزن سر دل هستند ظاهر شوند دیگر نمی توان آن را با علم درک کرد. عاشق از نظر وجود خویش که جنبه بیرونی دارد تا وقتی با معشوقش رابطه دارد فقط می تواند معشوق و عشق را نظاره کند؛ چون وجود آگاه به خویش دارد و متوجه انانیت خود است (و او در مرتبه علمالیقین است)؛ اما وقتی در حسن معشوق مستغرق شد و خود را فراموش کرد و از حجابهای ظلمانی و نورانی گذشت به مقام حق الیقین وصول پیدا کرده است.

### تعريف عشق

احمد غزالی عشق را تقارن میان دو دل می داند که عامل آن زیبایی بینی است، اما زیبایی بینی ابتدای عشق است نه انتها و وصال این مرحله در واقع فراهم آمدن قوت دل است که عاشق آن را «در حوصله دل» کسب می کند (همو، ۱۳۹۴: ۱۵۲). غزالی هم مانند آگوستین عشق را میل و نیرویی در روح می داند که آن را به جنبش درمی آورد و از مقر عین یا از اصل خود دور می کند و همین نیرو که در روح ذخیره شده است سبب می شود روح به اصل خود بازگردد. در شگفتی این معیت همین بس که در قوس نزول و صعود ابتدا «روح ذات است و عشق صفت و سپس روح صفت می شود و عشق ذات» (همان: ۱۱۶). احمد غزالی نیز معتقد است عشق به بیان نمی آید و حروف و کلمات نمی توانند گنجایش آن را داشته باشند و نمی توانند به آن دست یازند. از این نظر، وی عشق را به دختر باکرهای تشبیه می کند که هیچ کسی نمی تواند بدان دست یابد (همان:

#### ۳۰۰ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

پوشیده است (همان: ۱۶۷). در عین حال، عشق را فقط با «بصیرت باطن» می توان درک کرد (همان: ۱۰۵). در جای دیگر، عشق را نوعی مستی (همان: ۱۵۶) می داند و گاهی آن را بسان روحی شبیه به زمین می داند تا درخت عشق از آن بروید و بارور شود. در جای دیگری هم عشق را به ذات، انباز، آسمان، تخم، گوهر، آفتاب، شهاب، زین، لگام، سلاسل قهر، و زهر ناب تشبیه می کند (همان: ۱۱۰–۱۱۱).

### مقایسه معناشناسی «عشق» از نظر آگوستین و احمد غزالی

اگوستین واژه شیناسی «عشق» را، خصوصاً در کتاب مقدس، بررسی می کند؛ مسئلهای که به هیچ وجه احمد غزالی بدان نپرداخته است. اگوستین، عشق را عهد خدا می داند با انسان که سبب آن بازگشت به خدا است. وی با یکی بودن عشق و عاشق و معشوق، یکی بودن سه اقنوم در یک، و این یک در سه را تبیین می کند و به این واسطه می کوشد و حدت در عشق را توضیح دهد. اگوستین عشق را همان انگیزه فعال می داند و با توجه به موضوع این عشق صعود یا نزول انسان را تبیین می کند. وی عشق را میل می داند و بین عشق و اراده تمایز چندانی قائل نیست، به جز آنکه عشق را در ساحت عاطفه، و اراده را در ساحت عمل تبیین می کند. از لحاظ ماهوی، عشق امری خنثا است و ارزش گذاری آن منوط به موضوع آن است. او ماهیت انسان را در گرو عشق او تعریف می کند.

از نظر غزالی، برخلاف آگوستین، عشق را باید رابطهای دوسویه تعریف کرد که در صورت عشقورزی عاشق یا معشوق در طرف مقابل لاجرم عشقورزی حاصل می شود و تشخیص اول بودن طرفین میسر نیست؛ برخلاف آگوستین، احمد غزالی عشق را خارج از ساحت ارادی و منوط به فیض، توفیق و عنایت خدا می داند. بدایت عشق از نظر غزالی زیبایی و نهایت آن آیینه داری یا آینه گردانی است که می توان از آن به عنوان و حدت وجود عاشقانه بعد از مقام فنای عاشقانه اشاره کرد؛ در صورتی که آگوستین در آغاز و حدت در عشق را تبیین می کند و به مراحلی که غزالی ذکر کرد قائل نیست؛ در عین حال هر دو به مثلث عشق و عاشق و معشوق پرداخته و هر دو عشق را با اراده می داند.

### نشانههای عشق از نظر آگوستین

اگوستین درباره نشانه شناسی عشق معتقد است قدرت عشق چنان عظیم است که ذهن چیزهایی را که مدتی طولانی با عشق بر آنها تأمل ورزیده و با دلمشغولی کامل بدانها پیوسته است با خودش به درون می کشد؛ حتی وقتی که به نحوی باز می گردد تا درباره خودش بیندیشد (Augustine, 1963: 301). عشق سبب می شود ذهن، همه قوایش را در جهت شناخت به کار گیرد؛ چنان که ساحت عاطفی ما می تواند نقش تخریبی در شناخت ایفا کند، می تواند آثار مثبتی نیز در فر آیند شناخت داشته باشد. به یقین وقتی انسان به چیزی علاقه می ورزد ذهنش را بیش از دیگر چیزها بدان معطوف می کند و این عطف توجه نخستین شرط لازم و ضروری برای شناخت است. افزون بر آن، این میل و عشق سبب می شود آن فضایل عقلانی که برای شناخت لازم اند اثر بالفعلشان را بهتر ظاهر کنند؛ همچنان که مثلاً شجاعت عقلانی، دقت نظر، توجه به جزئیات و دقایق، بهتر ظاهر کنند؛ همچنان که مثلاً شجاعت عقلانی، دقت نظر، توجه به جزئیات و دقایق، انصاف، تواضع فکری و دیگر خصوصیات، ظهور بالفعلشان را در فرآیند شناخت به هنگام حضور عنصر عشق، بهتر نشان می دهند.

ایمان همراه با عشــق (loving faith) می تواند ذهن را برای تعقل مهیّا کند تا بتواند کارکردهای خاص خود، به ویژه مهم ترین کارکردهایش را به نحو کامل انجام دهد (Matthews, 2001: 38). از همین جا است که می توان دریافت که غرض آگوستین از ایمان صرف تصدیق ذهنی گزارههایی خاص نمی تواند باشد؛ اگرچه برای آگوستین، متعلق این ایمان کتاب مقدس و عیسی مسیح است؛ ولی صرف تصدیق ذهنی حتی گزارههای کتاب مقدس چیزی نیست که آگوستین از توصیه به تحصیل ایمان در نظر دارد. او حتی پذیرش حجیّت کتاب مقدس و عیسی مسیح را هم بر پذیرش قلب استوار می کند. روشین است که این پذیرش وقتی حاصل می شود که قلب به فروتنی، افتادگی و رهایی از آثار خودبینی رســیده باشــد؛ لذا «اگرچه ایمان نمی تواند بدون منبع موثق عمل کند؛ ولی تا وقتی تغییر جهتی در اراده از طریق اِعمال لطف بر آن مقدم نشــود منبع موثق کار آیی ندارد (Chushman, 1955: 294).

### «عشق» شكل دهنده به شخصيت انسان

اگوستین از اثرگذاری عشق در وجود عاشق سخن گفته و معتقد است عشق آدمی را دوباره متولد مي كند و براي او شخصيت ديگري مي آفريند. به تعبير رساتر، او را دوباره متولد می کند. این نقش عشق همان است که محور شکل دهی به شخصیت انسان را مي سازد. اين اتفاق نمي افتد الا اينكه آدمي هم به امور خير معرفت يابد و هم به آن عشق بورزد: «آنکه می داند چه چیز خوب است به حق آدم خوب خوانده نمی شود، بلكه عاشق آن است [خوب خوانده مي شود]» ( Augustine, 1949: 338)؛ چنين عشقي عاشق را با هر آنچه بدان عشق می ورزد یکی می کند و آنها را یگانه می سازد ( Augustine, 1984: 325). از نظر اگوستین، عشق، اراده سرکش انسان را به خدا تسلیم میکند و موجب وقف اراده مي شود (Augustine, 1908:, viii. 4)؛ اسميت، ١٣٩٠: ١١٥) و سبب درک حضور خدا و به دست آوردن شایستگی اقامت در قلمرو خدا است (اسمیت، ۱۳۹۰: ۱۱۶). عشق، سالک را در هنگام رسیدن به شهود راهنمایی میکند تا خدا را بیشتر و بهتر از گذشته بشناسد؛ بهعلاوه، عشق باعث می شود عاشق از زیبایی های گذرای زندگی عبور کند و در زیبایی های جاودان خدا غرق شود (Augustine, 1908: ix. 10؛ ۱۳۹۰: ۱۲۷). شهود و شنود صدای الوهیت از بالا از طریق عشق انجام پذیر است و به واسطه عشق اول انسان دچار لرزیدن و لرزش می شود؛ ولی بعد از لرزش در یی عشق، در آرامش قرار مي گيرد (اسميت، ١٣٩٠: ١١٤).

نهایت اینکه عشق مایه و پایه نجات انسان از امور ناگوار و در عالم آخرت است (مکگراث، ۱۳۹۲: ۲۸۶). اگر مسیح هم توانست انسانها را نجات دهد به واسطه عشقش به خدا و نیز عشق آدمیان به او بود. اگر عیسی به این درجه از اخلاص و عشق نمی رسید، نمی توانست آدمیان را به ساحل نجات برساند (آگوستین، ۱۳۹۱: ۴۳۶، ۲۶۶). از نظر آگوستین، رسیدن به مرحله عشق الاهی عاشق را در مسیر سلوک به سوی خدا قرار می دهد. عشق به خدا، از نگاه آگوستین، نصیب انسان می شود و پس از دستیابی به عشق الاهی به ضرورت سلوک عاشقانه به سوی خدا یی می بر د.

### نشانههای عشق از نظر احمد غزالی

به نظر غزالی، عشق و سلوک عاشقانه ضرورت زندگی است. وی قلب انسان را همانند حروف قاف می داند در واژه «عشق». «قاف بدون بو د، معلق بو د؛ چون عاشق شود، آشنایی یابد» (مجاهد، ۱۳۷۷: ۱۵۳). او دلی را که عاشق نیست به رسمیت نمی شناسد و اصلاً «دل» نمی داند، بلکه عضوی باطل، بیکار و معطّل می انگارد (همان: ۱۵۴). غزالی جمله «إنَّ الله جمیلٌ یُحبُّ الجَمال» را شاهد بر وجوب عشق به ظواهر و زیبایی ها می داند (همان: ۱۵۸)؛ از این جهت بر آدمیان فرض می داند با تمام توان عشق را بجویند وگرنه از خطر شیطان در امان نخواهند بود (همو، ۱۳۹۴: ۱۷). وی سلوک نکردن در راه عشق را بی سعادتی و بی توفیقی بزرگی می داند (همان: ۸۸). در مقابل، دستیافتن به عشق را رستگاری عظیم می داند: «فَقَد فَازَ فَوزاً عَظیماً؛ به رستگاری عظیمی دست یافته است» (احزاب: ۲۷)؛ و اگر نهنگ قهرش به قعر فرو افکند، «فَقَد و قَعَ أُجرهُ عَلَی الله؛ پاداش او بر خدا است» (نساء: ۹۹)؛ «کس بر تو زیان نکرد و من هم نکنم» (مجاهد، ۱۳۹۴: ۱۹۶).

### أسيبهاى معرفتى عشق از منظر أكوستين

به باور آگوستین، ضعف در بصیرت باعث جذب انسان به تصاویر فریبنده به جای معشوق حقیقی ( ۱۹, ۱۷, ۱۵, ۱۵, ۱۹)؛ در واقع، اینها جزء موانع عشق حقیقی به سودگرایانه می شود (مکگراث، ۱۳۹۲: ۲۸۶)؛ در واقع، اینها جزء موانع عشق حقیقی به شمار می آیند. به علاوه درباره موانع عشق معتقد است عشق ما به تحسینها موجب می شود حسن ظن دیگران را به سبب تکریم شخص خودمان خوشامد گوییم و برای خود اندوخته سازیم؛ حتی آنگاه که خود را از این بابت ملامت می کنیم عشق به تحسین شدن ما را وسوسه می کند (آگوستین، ۱۳۷۹: ۳۴۰-۳۴۱). آگوستین بر اساس کتاب مقدس گناه را از موانع مهم عشق حقیقی به شمار می آورد و به نقل از متی می گوید: «و وی گذاه را نوعی روی گرداندن از عشق حقیقی می داند و معتقد است حرکت به جهت افزونی گناه، محبت بسیاری سرد خواهد شد» (متی، ۱۲: ۲۴؛ آگوستین، ۱۳۹۱: ۸۸). روی گرداندن و روی کردن نیز که حرکتی ارادی است نه از حیث ارادی بودن، بلکه از روی گرداندن و روی کردن نیز که حرکتی ارادی است نه از حیث ارادی بودن، بلکه از این حیث شر است که انسان در آن از تحصیل خیری محروم می شود، از خدا به سوی این حیث شر است که انسان در آن از تحصیل خیری محروم می شود، از خدا به سوی

#### ۳۰۴ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

غیر او روی می کند و به مختل کردن نظام صحیح دست می زند و بنابراین مرتکب گناه است» می شود: «بی تردید آن حرکت اراده، آن روی برگرداندن از پروردگار خدای، گناه است» (Augustine, 1908: 69). نقش اراده و عشق و پیوند عمیق آن دو در ماهیت گناه در قطعه های بعدی سخن آگوستین نیز روشن می شود، آنگاه که آگوستین می گوید: «این جداشدن خود به خودی است»؛ چراکه اگر اراده در عشق به آن خیر اعلا و لایتغیر و راسخ مانده بود و از او روی برنمی گرداند تا خشنودی را در خودش بیابد (, Augustine عشق در 1971: 387)، آنگاه می توانست عشق به حقیقت را تجربه کند. تجلی خواست و عشق در عُجب است که عین گناه از نظر آگوستین است.

### آسیبهای معرفتی عشق از منظر احمد غزالی

از نظر غزالی، هر عاملی از عشق از بین برود مانعی برای عشق فراهم می شود. غزالی، برخلاف نظر آگوستین، به عشق مجازی نگاه آسیب معرفتی عشق ندارد، بلکه آن را تجلی و راه به حقیقت عشق می داند. از منظر وی، اهمیتی ندارد که عشق به کدام قبله است. او تفاوت در قبله عشق را عارضی می داند (غزالی، ۱۳۵۹: ۳).

### مقايسه أسيبهاي معرفتي عشق

از نظر اگوستین، آسیبهای معرفتی عشق عبارتاند از ضعف در بصیرت و گناه. او تبیین می کند که گناه باعث اختلال در نظام آفرینش و مسبب روی گردانی انسان از خدا است و در نتیجه مانع معرفتی عشق می شود. ولی از نظر غزالی، هر یک از حجابها، که در واقع جایگاههای مرحلهای عشق است، سبب آسیبهای معرفتی عشق می شود که به موجب آنها عشق از مرحلهای و جایگاه و مقامی به جایگاه و مقام عالی تر خود نمی رود و منجر به ایجاد نهایت عشق نمی شود. این «حجابها» یا به تعبیری «جایگاهها» بدین شرح است؛ اول سینه یا صدر؛ دوم، قلب؛ سوم، شغاف که جایگاه محبتهای بنیجم، بنین خلایق است؛ چهارم، فؤاد که مرتبه علم الیقینی است؛ پنجم، حبه القلب که فقط جایگاه حب الاهی است؛ ششم، سویدای قلب که محل مکاشفات و جایگاه عین الیقین است؛ و جایگاه هفتم، که هیچ مانع و حجاب معرفتی به آن راه ندارد

#### معرفت شناسی عشق به روایت آگوستین و احمد غزالی / ۳۰۵

و مهجة القلب است؛ يعنى محل تجلى خدا به واسطه اسماء و صفاتش كه اينجا مجال حق اليقيني است.

### بررسی مقایسهای

اگوستین نشانههای عشق را در شکل گیری شخصیت انسان جستوجو کرده، این مسئله را با تمثیلهای فراوان تبیین می کند. وی عاشق خوب را به معنای انسان خوب در نظر می گیرد. تسلیم و رام شدن انسان سرکش و دستیابی به آرامش و رسیدن به نجات از نشانههای عاشقی اند. عیسی مصداق بارز این نوع از عشق ورزی است که او را به مقام فدیه و فداکاری رسانده است. غزالی عشق را عامل ورود به سلوک و ایمان را از نشانههای عشق ورزی و راه دستیابی به سعادت و نجات از شیطان می داند. این نظر مشابهت بسیار با نظر آگوستین دارد که سعادت و سعیدبودن انسان را از نشانههای عشق وی می داند.

جدول مقايسهاى

| ملاحظات | غزالي                      | آگوستين                     | موضوع     | ردیف |
|---------|----------------------------|-----------------------------|-----------|------|
| اختلاف  | به واژهشناسی عشق           | به واژهشناسی عشق            |           |      |
|         | نمی پردازد.                | میپردازد.                   |           |      |
|         |                            | ol ola tradicia             |           |      |
|         | عشق: عهد ازلی خدا برای     | عشق را عهد و میثاق میان     |           |      |
|         | بازگشت به خدا در قوس       | خدا و انسان و مسبب          |           |      |
| تطابق   | نزول و صعود و در نهایت     | بازگشت به خدا میداند.       |           |      |
|         | موجب وحدت عاشقانه          |                             |           |      |
|         | است.                       |                             | معناشناسي | ,    |
|         |                            | عشق: اراده و میل است با     | عشق       | '    |
|         | عشق را اراده و میل میداند، | این تفاوت که عشق در         |           |      |
| مشابهت  | اما خارج از اراده، بلکه به | ساحت عاطفی و اراده در       |           |      |
|         | صورت فیض و توفیق.          | ساحت عمل است.               |           |      |
|         |                            |                             |           |      |
|         | عشق به خودی خود            | عشق: امری خنثا است و        |           |      |
| اختلاف  | فضیلت است و موضوعش         | ارزش آن به موضوعش           |           |      |
|         | هیچ اهمیتی ندارد.          | برم <i>ی</i> گر <b>دد</b> . |           |      |

۳۰۶ / پژوهشهای ادیانی، سال دهم، شماره بیستم

| ملاحظات | غزالي                                                                                                                                                                                      | آگوستين                                                                                                                                                                                                                                                              | موضوع                    | رديف |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------|------|
| اختلاف  | رابطه عاشقی را دوسویه و<br>پذیرش آن از سوی طرفین<br>رابطه را لاجرم میداند.                                                                                                                 | اگوستین دوسویهبودن<br>عشق را مطرح نمیکند.                                                                                                                                                                                                                            |                          |      |
| اختلاف  | بدایت عشق را زیبابینی و<br>جمالپرستی میداند.                                                                                                                                               | اگوستین برخلاف غزالی<br>به جمالشناسی<br>نمیپردازد.                                                                                                                                                                                                                   |                          |      |
| مشابهت  | سلوک عاشقانه و اینکه عاشق ضرورت این سلوک را فهم کند نشانه عشق و معرفت درجه دو عشق است؛ همچنین از این نشانهها و به تعبیری از این معرفت درجه دو باید به ایمان و نیز به سعادت عاشق اشاره کرد. | چگونگی شکل گیری انسان و ماهیت انسان از عشق او ناشی می شود و ارزش گذاری برای انسان نیز نسبت به موضوع عشق او تبیین می شود. تسلیم شدن انسان سرکش، آرامش انسان و نجات انسان (تبلور آن در فدیه مسیح) همگی از مسیح) همگی از نشانههای عاشقی یا همان معرفت درجه دو عشق انست. | نشانههای<br>عشق          | *    |
| اختلاف  | حجابهایی را بیان میکند<br>که سبب آسیب معرفتی در<br>عشق و تعمیقنشدن آن<br>معرفت میشود.                                                                                                      | ضعف در بصیرت و<br>همچنین گناه که سبب<br>اختلال در نظام آفرینش<br>میشود.                                                                                                                                                                                              | آسیبهای<br>معرفتی<br>عشق | ٣    |

### نتيجه

۱. آگوستین در بررسی واژگانی عشق به جزئیات میپردازد؛ در حالی که احمد غزالی به کلیات اکتفا میکند.

۲. هر دو عارف بر دوسویهبودن رابطه عاشقانه تأکید دارند، اما درباره موضوع عشقورزی دیدگاه متفاوتی دارند. در مسئله یکیشدن یا یکیبودن عشق، عاشق و

#### معرفت شناسی عشق به روایت آگوستین و احمد غزالی / ۳۰۷

معشوق بین این دو نظریه عینیت وجود دارد و هر دو نظریهپرداز در تعریف «عشق» آن را عهد و میثاقی در بازگشت به خدا می دانند.

۳. هر دو عشق را اراده و میل می دانند، با این تفاوت که آگوستین منشأ این اراده و میل را خواست و ساحت ارادی انسان، و غزالی سبب وجود این میل و اراده را فیض الاهی می داند.

۴. این دو عارف، به رغم اختلاف درباره آسیبها و موانع معرفتی عشق، درباره نشانههای عاشقی (معرفت درجه دو) و عشق دیدگاههای مشابهی دارند؛ مثلاً هر دو ورع یا سلوک عاشقانه را از نشانههای عاشقی میدانند.

#### يىنوشتها

- ۱. بنابراین، آگوستین با طرح این پرسش که «عشق چیست؟» ماهیت عشق را می کاود و معتقد است چیزی جز نوعی حیات که دو موجود، یعنی عاشق و معشوق، را به هم می پیوندد یا می کوشد به هم پیوند دهد نیست و حتی در عشق ظاهری و مادی (هم) چنین است.
- آگوستینوس به کل پیچیده تمام آن نیروهایی که انسان را به حرکت درمی آورند نام «عشق» می دهد.
- ۳. بنابراین، دو عشق دو شهر را شکل دادهاند: «(شهر) زمینی به وسیله عشق به خود؛ ... (شهر) آسمانی به وسیله عشق به خدا».
- ۴. بروک (Bourk) در کتاب اصول فکری آگوستین به نکته مهمی در این باب توجه می دهد و آن اینکه عظمت آگوستین در مقام یک متفکر به همان اندازه که بر هر جنبه دیگری از اندیشه وی مبتنی است بر روان شناسی او نیز ابتنا دارد. وی او را همچون روان شناس یا پدیدار شناس متجدد می بیند که به واقعیتی عینی در حیات روانی انسان توجه و آن را توصیف می کند و سپس معنایش را از خود می پرسد؛ یعنی با روشی کاملاً تجربی و عینی انسان و نفس او را مطالعه می کند.
- ۵. تا آنجا که به بیان جان ریست (John Rist) از نظر آگوستین، سرشت افراد و جوامع، هر دو را می توان از طریق عشق و نفرت ایشان که یا به سوی خدا جهت گیری می شوند یا به سوی شیطان بازشناخت.
- ۶. نظیر عین القضات همدانی مقتول به سال ۵۲۵ ه.ق. در ایران که نقش مهمی در تدوین متافیزیک برای عشق داشت (چیتیک، ۱۳۸۸: ۱۳۸۸) و حمیدالدین ناگوری متوفای ۶۷۸ ه.ق. در هندوستان.

# منابع

قرآن كريم.

كتاب مقدس (۲۰۰۰). بي جا: ايلام.

آگوستین (۱۳۷۹). *اعترافات*، ترجمه: سایه میثمی، تهران: سهروردی.

آگوستین (۱۳۹۱). شهر خدا، ترجمه: حسین توفیقی، قم: دانشگاه ادیان و مذاهب.

ابن جوزی، ابوالفرج عبدالرحمان (۱۴۰۳). تلبیس ابلیس، بیروت: دار القلم.

اسمارت، نینیان (۱۳۸۳). تجربه دینی بشر، ترجمه: محمد محمدرضایی و ابوالفضل محمودی، تهران: سمت، ج۲.

اسمیت، مارگارت (۱۳۹۰). مطالعاتی در عرفان اولیه خاور نزدیک و خاورمیانه، ترجمه: منصور پیرانی و مریم محمدی نصر آبادی، تهران: مرکز.

پورجوادی، نصرالله (۱۳۵۸). *سلطان طریقت،* تهران: آگاه.

پورجوادی، نصرالله (۱۳۶۶). «نهج الخاص»، در: تحقیقات اسلامی، ش۵-ع، ص۹۴-۱۳۱.

یورجوادی، نصرالله (۱۳۶۸). «رسالهای دربارهٔ عشق»، در: معارف، ش۱۸، ص۱۰۵-۱۱۱.

چیتیک، ویلیام (۱۳۸۸). *در آمدی بر تصوف و عرفان اسلامی*، ترجمه: جلیل پروین، تهران: حکمت.

چیتیک، ویلیام (۱۳۹۴). عشق الاهی: سیر به سوی خدا در متون اسالامی، ترجمه: سید امیرحسین اصغری، تهران: علمی و فرهنگی.

غزالی، احمد (۱۳۵۹). سوانح، به کوشش: نصرالله پورجوادی، تهران: بنیاد فرهنگ ایران.

فروزانفر، بدیع الزمان (۱۳۷۶). *احادیث و قصص مثنوی*، ترجمه کامل و تنظیم مجدد: حسین داودی، تهران: امیرکبیر.

قـنـبـری، بخشعلی (۱۳۹۲). «معرفـت کشـفی در نهجالبلاغـه»، در: *ادبیـات عرفـانی و اسطورهشناختی*، ش۳۳، ص۲۰۷–۲۳۵.

كربن، هانرى (١٣٧٧). تاريخ فلسفه اسلام، ترجمه: جواد طباطبايي، تهران: كوير.

مارکوس، رابرت اوستین (۱۳۷۷). *آوگوستینوس،* تهران: کوچک.

مجاهد، احمد (۱۳۷۷). شروح سوانح: سه شرح بر سوانح احمد غزالی، تهران: سروش.

مجاهد، احمد (۱۳۹۴). مقدمه مجموعه آثار فارسى احمد غزالي، تهران: دانشگاه تهران.

مسعودى، على بن حسين (١٩٨٥). مروج الذهب و معادن الجوهر، بيروت: دار الاندلس للطباعة والنشر.

مک گراث، الیستر (۱۳۹۲). *الاهیات مسیحی*، ترجمه: محمدرضا بیات و دیگران، قم: دانشگاه ادیان و مذاهب.

مولوی بلخی، جلالالدین محمّد (۱۳۷۱). مکتوبات، تصحیح: توفیق ه. سبحانی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی.

#### معرفتشناسی عشق به روایت آگوستین و احمد غزالی / ۳۰۹

- هجويري، على بن عثمان (١٣٨٤). كشف المحجوب، تصحيح: احمد عابدي، تهران: سروش.
- Augustin, Saint (1908). *Confessions*, ed. T. Gibband W. Montgomery, Cambridge: Cambridge University Press.
- Augustin, Saint (1949). The City of God, Trans: Demetrius, B.; Zema, S. J.; Gerald, B.; Walsh, S. J., Washington D. C.: The Catholic University of America Press.
- Augustine, Saint (1963). *The Trinity (De Trinitate*), in: *The Fathers of the Church*, v. 45, translated by Stephen Mchenna. C. SS. R., The Catholic University of Ammerica Press, Washington 17, D. C.
- Augustine, Saint (1971). On Christian Doctrine (De Doctrina Christiana), translated by J. F. Shaw, in: Great Books the Western, by Robert Maynard Hutchins, William Benton, Publisher, Nineteenth Printing.
- Augustine, Saint (1984). *Divine Providence and the Problem of Evil (De Ordine*), translated by Robert p. Russell, O. S. A., New York: Cima Publishing Co., Inc.
- Burnaby, John (translator) (1955). *The Library of Christian Classics*, v. 8: *Augustin: Later Works*, selected and translated with introductions by John Burnaby, London: SCM Press LTD.
- Cushman, Robert (1955). "Faith and Reason", in: *A Companion to the Study of St. Augustine*, ed. by Roy W. Battenhhouse, New York: Oxford University Press.
- Fitzegarld, Allan D. (ed.) (1999). *Augustine through the Ages: An Encyclopedia*, O.S.A., Grand Rapids, Mich.: Eerdman's Publishing Company.
- Matthews, Gareth B. (2001). "Knowledge and Illumination", in: *Cambridge Companion to Augustine*, ed. By Eleonore Stump and Norman Cretzman, Cambridge: Cambridge University Press.
- Rist, M. John (2001). *Augustine Deformed: Love, Sin and Freedom in the Western Moral*, Cambridge University Press; Reprint Edition.
- Stump, Elenore; Kretzmann, Norman (2001). *The Cambridge Companion to Augustin*, Cambridge: Cambridge University Press.

#### References

The Holy Quran

The Bible. 2000. n.p: Ilam.

- Augustin, Saint. 1908. *Confessions*, ed. T. Gibband W. Montgomery, Cambridge: Cambridge University Press.
- Augustin, Saint. 1949. *The City of God*, Trans: Demetrius, B.; Zema, S. J.; Gerald, B.; Walsh, S. J., Washington D. C.: The Catholic University of America Press.
- Augustine Saint. 2000. *Eterafat (Confessions)*, Translated by Sayeh Meythami, Tehran: Sohrewardi. [in Farsi]
- Augustine Saint. 2012. *Shahr Khoda (City of God)*, Translated by Hoseyn Tofighi, Qom: University of Religions and Denominations. [in Farsi]
- Augustine, Saint. 1963. The Trinity (De Trinitate), in: The Fathers of the Church, v. 45, translated by Stephen Mchenna. C. SS. R., The Catholic University of Ammerica Press, Washington 17, D. C.
- Augustine, Saint. 1971. *On Christian Doctrine (De Doctrina Christiana)*, translated by J. F. Shaw, in: *Great Books the Western*, by Robert Maynard Hutchins, William Benton, Publisher, Nineteenth Printing.
- Augustine, Saint. 1984. *Divine Providence and the Problem of Evil (De Ordine*), translated by Robert p. Russell, O. S. A., New York: Cima Publishing Co., Inc.
- Burnaby, John (translator). 1955. *The Library of Christian Classics*, v. 8: *Augustin: Later Works*, selected and translated with introductions by John Burnaby, London: SCM Press LTD.
- Chittick, William. 2009. *Daramadi bar Tasawwof wa Erfan Islami (Sufism: A Short Introduction)*, Translated by Jalil Parwin, Tehran: Wisdom. [in Farsi]
- Chittick, William. 2015. Eshgh Elahi: Seyr be Suy Khoda dar Motun Islami (Divine Love: Islamic Literature and the Path to God), Translated by Seyyed Amir Hoseyn Asghari, Tehran: Scientific & Cultural. [in Farsi]
- Corbin, Henry. 1998. *Tarikh Falsafeh Islam (History of Islamic Philosophy)*, Translated by Jawad Tabatabayi, Tehran: Desert. [in Farsi]
- Cushman, Robert. 1955. "Faith and Reason", in: *A Companion to the Study of St. Augustine*, ed. by Roy W. Battenhhouse, New York: Oxford University Press.
- Fitzegarld, Allan D. (ed.). 1999. *Augustine through the Ages: An Encyclopedia*, O.S.A., Grand Rapids, Mich.: Eerdman's Publishing Company.

#### معرفتشناسی عشق به روایت آگوستین و احمد غزالی / ۳۱۱

- Foruzanfar, Badi al-Zaman. 1997. *Ahadith wa Ghesas Mathnawi (Masnawi Hadiths and Stories)*, Translated & Rearranged by Tehran: Amirkabir. [in Farsi]
- Ghanbari, Bakhsh Ali. 2013. "Marefat Kashfi dar Nahj al-Balaghah (Intuitive Knowledge in Nahj al-Balaghah)", in: *Mystical and Mythological Literature*, no. 33, pp. 207-235. [in Farsi]
- Ghazali, Ahmad. 1980. *Sawaneh (Accidents)*, Prepared by Nasrollah Purjawadi, Tehran: Iranian Culture Foundation. [in Farsi]
- Hajwiri, Ali ibn Othman. 2007. *Kashf al-Mahjub*, Edited by Ahmad Abedi, Tehran: Sorush. [in Arabic]
- Ibn Jawzi, Abu al-Faraj Abd al-Rahman. 1982. *Talbis Eblis (Deception of Satan)*, Beirut: House of Pen. [in Arabic]
- Marcus, Robert Austin. 1998. Augustinus, Tehran: Kuchak.
- Masudi Ali ibn Hosayn. 1985. *Moruj al-Zahab wa Maaden al-Jawhar (Meadows of Gold & Mines of Jewelry)*, Beirut: Andalus House for Printing and Publishing. [in Arabic]
- Matthews, Gareth B. 2001. "Knowledge and Illumination", in: *Cambridge Companion to Augustine*, ed. By Eleonore Stump and Norman Cretzman, Cambridge: Cambridge University Press.
- McGrath, Alister. 2013. *Elahiyat Masihi (Christian Theology)*, Translated by Mohammad Reza Bayat, et al. Qom: University of Religions and Denominations. [in Farsi]
- Mojahed, Ahmad. 1998. *Shoruh Sawaneh: Se Sharh bar Sawaneh Ahmad Ghazzali*, Tehran: Sorush. [in Farsi]
- Mojahed, Ahmad. 2015. Moghaddameh Majmueh Athar Farsi Ahmad Ghazali (Introduction to the Collection of Persian Works of Ahmad Ghazali), Tehran: University of Tehran. [in Farsi]
- Molawi Balkhi, Jalal al-Din Mohammad. 1992. *Maktubat (Writings)*, Edited by Tofigh H. Sobhani, Tehran: University Publication Center. [in Farsi]
- Purjawadi, Nasrollah. 1979. Sultan Tarighat (Sultan of the Way), Tehran: Conscience. [in Farsi]
- Purjawadi, Nasrollah. 1987. "Nahj al-Khas (Elite Approach)", in: Islamic Studies, no. 5-6, pp. 94-131. [in Farsi]
- Purjawadi, Nasrollah. 1989. "Resaleh-yi Darbareh Eshgh (A Treatise on Love)", in: Islamic Teachins, no. 18, pp. 105-111. [in Farsi]

- Rist, M. John. 2001. *Augustine Deformed: Love, Sin and Freedom in the Western Moral*, Cambridge University Press; Reprint Edition.
- Smart, Ninian. 2004. *Tajrobeh Dini Bashar (The Religious Experience of Mankind)*, Translated by Mohammad Mohammad Rezayi & Abolfazl Mahmudi, Tehran: Samt, vol. 2. [in Farsi]
- Smith, Margaret. 2011. Motaleati dar Erfan Awaliyeh Khawar Nazdik wa Khawarmiyaneh (Studies in Early Mysticism in the Near and Middle East), Translated by Mansur Pirani & Maryam Mohammadi Nasr Abadi, Tehran: Center. [in Farsi]
- Stump, Elenore; Kretzmann, Norman. 2001. *The Cambridge Companion to Augustin*, Cambridge: Cambridge University Press.